
1 2 ª  C A M A D A

Prof. Luis Enrique

AS 12 CAMADAS 
DA PERSONALIDADE

F O R M A Ç Ã O



2

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

12ª camada
Fizeste-nos para Ti, 
Senhor, e inquieto estará 
o nosso coração enquanto 
não repousar em Ti”

“



3

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

A camada do  
sentido último
A última camada é ocupada por pessoas 
como São Pio de Pietrelcina, São 
Maximiliano Kolbe, Santa Tereza d’Ávila, 
São Bernardo Claraval…

É a camada da vida plena, onde o 
sentido último da vida humana foi 
perseguido de tal modo que permeia 
tudo na vida do sujeito.

Uma dificuldade
O Prof. Olavo coloca a logoterapia, 
do psicólogo Viktor Frankl, como 
representante da camada 12. Isso 
faz sentido quando consideramos as 
12 camadas apenas uma descrição 
fenomenológica das motivações 
humanas, porque alguém nesta camada 



4

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

estaria envolvido no sentido da sua 
vida. No entanto, ao se considerar as 
motivações uma espécie de efeito febril 
de uma causa substancial, no caso, as 
faculdades, a busca de sentido poderia  
se encaixar também – ou melhor – na  
7ª ou 8ª camada. 

Ainda assim, a logoterapia será usada 
aqui, por ser um modelo do caminho que 
leva ao sentido.

Os 3 pilares 
da Logoterapia
Muitas pessoas pensam que Viktor 
Frankl desenvolveu a logoterapia nos 
campos de concentração. Isso não é 
verdade. Ainda muito jovem ele teve 
intuições basilares e foi, ao longo da 
vida, cada vez mais entendendo tudo 
o que essas intuições significavam e 



5

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

implicavam. O resultado foi um todo 
dividido em 3 pilares: uma antropologia, 
uma terapia e uma filosofia.

1º pilar: liberdade da vontade

Estamos aqui na antropologia de Viktor 
Frankl. Para ele, a pessoa humana é 
livre e composta de 3 dimensões: corpo, 
psique e espírito. 

Essa divisão em 3 não é uma novidade 
teórica total, mas é surpreendente 
que um psicólogo moderno as tenha 
considerado em suas concepções. Viktor 
Frankl vai além e diz que é no espírito 
que está o elemento fundamental do ser 
humano. 

Na dimensão espiritual, o Dr. Frankl 
coloca 3 atributos principais: a 
liberdade, a responsabilidade e a auto-
transcendência. 

A liberdade da vontade faz com que a 



6

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

pessoa humana seja autônoma:  
existe a realidade facultativa.  
Não somos totalmente determinados; 
em última instância, somos aquilo 
que fazemos com aquilo que temos: a 
todo momento somos capazes de nos 
posicionar.  É sempre uma liberdade  
com responsabilidade diante de toda  
a eternidade. 

2º pilar: vontade de sentido

A liberdade da vontade aponta para 
algum sentido. Isto é, o ser humano 
deseja moldar significativamente a sua 
vida. Enquanto busca especificamente 
humana, buscamos o sentido. E quando 
o encontramos experimentamos  
a felicidade. 

Esse é o caminho natural e saudável, 
propriamente humano. Se a pessoa 
esquecer do sentido e for buscar 



7

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

diretamente o prazer, ou se ficar no meio 
do caminho do sentido, entretida com 
algo que serviria de ferramenta para o 
sentido, ela vai adoecer. A felicidade, 
o prazer, o bem-estar, o sucesso 
precisam obrigatoriamente vir de uma 
consequência do encontro com o sentido. 

A partir dessas constatações, feitas por 
Viktor Frankl nesse segundo pilar, a 
logoterapia foi erigida. Porque, se o ser 
humano está ontologicamente formado 
deste jeito, uma terapia correta tem de 
ajudá-lo a realizar essa finalidade. 

3º pilar: sentido da vida

Viktor Frankl tem o sentido da vida 
como o eixo da sua obra. Tudo o que 
ele escreveu gira em torno desse tema, 
que, para ele, era incondicional. Diante 
de nenhuma circunstância da vida, 
mesmo as mais trágicas, o sentido vai 



8

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

se deteriorar. A própria vida dele é um 
exemplo dessa verdade.

O sentido não é uma ideia ou uma meta: 
ele é uma experiência que nos diz que 
a vida vale a pena. Mas como ter essa 
experiência e encontrar o sentido?

São vários os itinerários possíveis. Um 
deles, por exemplo, é a constatação de 
que o sentido da vida é a própria vida. 
A vida dada, a vida concreta que temos, 
precisa se tornar uma missão. O sentido 
da vida está em fazer do que foi dado 
algo que é ofertado. A ideia é que aquilo 
que eu sou deve se encaminhar para 
aquilo em que eu devo me tornar. 

Na medida em que vivemos uma vida 
valorosa, o sentido vai se revelando. 
Esse sentido é intransferível: só você 
pode alcançá-lo na sua vida. Mas isso 
não quer dizer que você vá se fechar em 
si mesmo. Antes o contrário. O sentido 



9

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

está na pessoa como algo tão íntimo que 
já não é mais ela. 

A criatura humana é um ser capaz 
de Deus. Seríamos loucos se não 
percebêssemos que o sentido da vida 
imanente não está ligado a um sentido 
último. Para Frankl, só é possível acessar 
esse sentido maior se o sujeito estiver 
alicerçado no amor: ao amor que o  
leva à fé.

Só entende a noção de supra sentido 
o homem verdadeiramente religioso. 
Quem ama, crê; e quem crê, confia. Por 
isso, nada pode fazer o homem temer as 
coisas do mundo. Ainda que o homem 
não consiga ver Deus, porque Ele habita 
em luz inacessível, Ele o vê e está  
diante dele. 

É isso que o Dr. Frankl nos fala a respeito 
do sentido.



10

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

Modos de 
conhecimento  
e intimidade
O ser humano tem a capacidade de 
perceber o mundo, primeiro, pela 
sensibilidade. É por esse meio que 
recebemos a materialidade das coisas, 
a presença delas. Das coisas percebidas 
desse modo, nos afastamos ou nos 
aproximamos de acordo com o prazer e o 
desprazer que elas geram. 

Também percebemos as relações entre 
os entes; e nesse campo já não há o 
elemento material. Se um jovem dá seu 
lugar a um idoso, alguma coisa no  nosso 
peito reconhece que aquilo foi certo, que 
foi um bem. Mesmo havendo elementos 
materiais na história – o jovem, a cadeira, 
o idoso etc. –, o bem da relação não 



11

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

foi percebido pela sensibilidade. Essas 
relações podem ser amorais, morais  
ou imorais. 

Por último, percebemos a verdade e a 
falsidade da relação entre conceitos.  
Por exemplo, estamos falando da 
realidade das 12 camadas. Nesse ato, 
podemos falar do conceito das camadas 
de uma maneira verdadeira ou de uma 
maneira falsa. 

Amarrando esses modos de percepção 
com o que já foi dito nesta formação, 
podemos dizer que o primeiro modo de 
percepção é responsabilidade do senso 
comum e da razão. O segundo modo 
é papel dos apetites concupiscível e 
irascível. E o terceiro modo é fruto dos 
intelectos ativo e passivo. 

São poucos os seres humanos que 
vivem a partir da percepção estável do 
verdadeiro e do falso. Para ser capaz 



12

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E

disso, há o recurso da lógica, que nos 
interessa pouco aqui, e a ciência do amor. 
A verdade pode ser tratada logicamente 
ou por meio do amor. Neste último caso, 
ela deve ser tratada como uma pessoa:  
na verdade, como a Pessoa das pessoas. 

Quem se relaciona apropriadamente com 
essa Pessoa, vai ganhando qualidades 
Dela e tendo acesso à Sua inteligência, ou 
seja, vai tendo mais intimidade com Ela 
e tendo acesso à ciência de mais verbos 
do mundo. O sujeito na 12ª camada, por 
ser íntimo da Supra Pessoa, fica parecido 
com Ela. 



13

A
S

 1
2

 C
A

M
A

D
A

S
 D

A
 P

ER
S

O
N

A
LI

D
A

D
E


